E-ISSN: 2590-9201 // ISSN-IMPRESO: 0120-4130

Pags: ¢30114831// Nimero: 62 // Enero- Junio 2026

Escuela de Estudios Literarios // Universidad del Valle // Cali, Colombia
Claudia Maribel Dominguez Miranda // DOI: https://doi.org/10.25100/poligramas.v0i62.14831

)

Chezkkr

Poligramas

Uinitwer s kdad
il Walla

Del terrorismo masculino al horrorismo femenino en “Las

cosas que perdimos en el fuego”, de Mariana Enriquez
From male terrorism to female horrorism in “Las cosas que perdimos en el

Procedencia del articulo: El
articulo “Del terrorismo masculino al
horrorismo femenino en ‘Las cosas
que perdimos en el fuego’, de Mariana
Enriquez” no conté con ningtin tipo
de financiamiento. Inicialmente, lo
realicé como un ensayo para poder
del  diplomado de
“Relaciones de género”, organizado

graduarme

por el Centro de Investigaciones y
Estudios de Género (cieg), de la
Universidad Nacional Autonoma de
Meéxico (unam). Después, decidi
ajustarlo a la version de articulo para
su posible publicacion.

" Doctora en Teoria Literaria
Universidad Autonoma

Metropolitana-Iztapalapa,
Ciudad de México, México.

claudiamardm@gmail.com

Recibido: 1 de abril de 2025
Bprobado: 1 de septiembre de 2025

Articulo de reflexion

¢Como citar este articulo en MLA?
- How to quote this article in MLA?:

Dominguez Miranda, Claudia
Maribel. “Del terrorismo masculino
al horrorismo femenino en ‘Las cosas
que perdimos en el fuego’, de
Mariana Enriquez”. Poligramas, 62
(2026): €.30114831. Web. Fecha de
acceso (dia, mes en mayuscula y
abreviado, y afio).
https://doi.org/10.25100/poligramas.v
0i62.14831

fuego” by Mariana Enriquez

Claudia Maribel Dominguez Miranda **
Resumen
En el presente articulo se explica la propuesta narrativa de Mariana
Enriquez en la que con su cuento “Las cosas que perdimos en el fuego”
actualiza el terror y el horror desde una dimension acorde con la realidad
de América Latina, asociada con la violencia feminicida, expresada en el
cuerpo de personajes femeninos que son incendiados por sus maridos. Las
acciones del relato describen el terrorismo como una forma de violencia
masculina que pretende la dominacion fisica y moral de las mujeres; en
cambio, al horrorismo lo significan como una respuesta de resistencia de
parte de ellas. Ambas formas de representacion textual son expuestas a luz
de los arquetipos literarios e historicos que muestran la vigencia de la
relacion de opresion y rebeldia. Asi se interpreta la presencia de la Gorgona
y la bruja, tipos femeninos que han cruzado siglos y regiones para
manifestar una reaccion indocil ante la violencia.
Palahras clave: género; horrorismo; personajes miticos; terrorismo;
violencia.

Bbstract

The present article explains Mariana Enriquez’s narrative proposal in
which her short story “Las cosas que perdimos en el fuego” [“The Things
We Lost in the Fire,” in English] modernizes terror and horror from a
dimension according to Latin America’s reality, specifically in relation to
feminicide violence, manifested in the body of female characters who are
set on fire by their husbands. The actions of the story describe terrorism as
a form of male violence whose aim is to achieve moral and physical
domination of women; on the other hand, horrorism is denoted as a
response of resistance from women. Both forms of textual representation
are decoded considering literary and historical archetypes that show the
current relevance of the relationship of oppression and rebellion. This
accounts for the presence of the Gorgon and the witch, feminine types that
have come across centuries and regions to display a disruptive reaction
against violence.

Keywords: gender; horrorism; mythical characters; terrorism; violence.

@E@@ Esta obra esta bajo una Licencia Creative Commons Atribucién-NoComercial Compartirigual 4.0 Internacional.

Universidad del Valle, Cali, Colombia

[TES Sk

E} Poligramas


https://orcid.org/0000-0003-0325-9723
mailto:%20arencibialorenzo@gmail.com%20
mailto:%20arencibialorenzo@gmail.com%20
https://doi.org/10.25100/poligramas.v0i62.14831
https://doi.org/10.25100/poligramas.v0i62.14831
https://poligramas.univalle.edu.co/
https://doi.org/10.25100/poligramas.v0i62.14831
https://doi.org/10.25100/poligramas.v0i62.14831

CLAUDIA MARIBEL DOMINGUEZ MIRANDA

La literatura es una disciplina organica y compleja. Michele Petit en El arte de la lectura en los
tiempos de crisis (2009) afirma que va mas alla del entretenimiento: favorece el desarrollo de
formas mas criticas y sutiles de la inteligencia. Fomenta la creatividad, ayuda a enfrentar las
crisis gracias a que provee de herramientas expresivas que nos permiten relacionarnos con el
mundo. Considero que propuestas literarias como las de Mariana Enriquez contribuyen a
pensar en problemas sociales actuales. Un caso muy importante se da en el cuento, “Las cosas
que perdimos en el fuego” (2016), en el que trata un problema social, que, por ser incontenible
y cruento, se ha vuelto un tema ominoso en América Latina: la violencia feminicida y la reaccion
de la sociedad hacia las victimas. Esta reflexion distingue significativamente la violencia
ejercida por hombres y mujeres. Mientras que en ellos se puede apreciar como una via de
dominacion ligada al terror; en ellas, se observa como una estrategia de resistencia, asociada al
horror. Debido a que el cuento enfrenta a las mujeres al poder patriarcal, no soslayo reflexionar
sobre las diferencias de género que sostienen tal enfrentamiento. Cabe aclarar que si bien pongo
especial atencion en la dimension simbolica—a partir de los arquetipos con los que se identifica
a las mujeres—, resalto la resistencia de ellas de acatar el viejo esquema en el que representan la
pasividad frente a la dominacion. En general, mi objetivo es entender la logica de la violencia a
partir de la raigambre literaria e historica de los personajes miticos que son actualizados en

“Las cosas que perdimos en el fuego”.

El género una categoria util para el analisis literario

Para comprender la conflictiva relacion entre lo masculino y lo femenino, es preciso plantear
un concepto de género que permita observarla con detenimiento. Sin embargo, no es facil emitir
uno que sea inequivoco. Martha Lamas indica que es tan dificil esclarecer las explicaciones que
se han dado en torno al sexo y género desde el punto de vista de la naturaleza y la religion como
hacerlo desde las Ciencias sociales. Para definirla, Lamas: “se refiere al conjunto de creencias,
atribuciones y prescripciones culturales que establecen ‘lo propio’ de los hombres y ‘lo propio’
de las mujeres en cada cultura, y que se usa para comprender conductas individuales y procesos
sociales, asi como para disefar politicas publicas” [(Lamas 156) Considero que esta definicion
constituye un buen punto de partida para sostener mi propuesta acerca de que tanto lo

femenino como lo masculino se identifican con pautas de actuacion establecidas. De la

[ Comentado [IC1]: Yesid, referencia (11)




Del i lino al h i fe ino en “Las cosas que perdimos en el fuego”, de Mariana Enriquez

aceptacion social que reciben depende que se acaten sin ningtin cuestionamiento, o bien, que
no se acepten las diferencias que plantean.

En ese sentido, me parece pertinente observar la categoria de género a partir de tres
vertientes propuestas por Estela Serret. Sus ideas contribuyen a pensar la diferencia de los
géneros sexuales considerando la existencia de la diversidad sexual. Hace un importante
esfuerzo por trascender el esquema esencialista de opuestos: hombre versus mujer, sin olvidarse
de que la construccion de la diferencia sexual esta atravesada por relaciones de poder de tipo
transhistorico y transcultural. Es decir, observa como se ha establecido la diferencia entre lo
femenino y lo masculino en el devenir temporal y en distintas culturas, cuya constante
observada es la subordinacion femenina. Este acontecimiento procesado y asimilado por las
personas se puede observar a partir de tres vertientes: el género simbolico, género imaginario
social y género imaginario subjetivo.

El género simbolico se refiere a la manera en la que los simbolos operan en la sociedad y
la cultura a partir de parejas de simbolos. Serret indica que estas “nos permiten comprender los
procesos que caracterizan la aprehension humana del mundo en virtud del principio de
identidad” (75). La manera en la que se organizan estos pares es muy significativa para este
trabajo, dado que plantean un elemento positivo y otro negativo (A y -A). El primero se
desempefia como categoria central y el segundo como categoria limite. Para ilustrar esta
relacion Serret, recuerda el binomio orden-caos.

En mi trabajo me referiré al binomio dominacion-resistencia. Pareja simbolica muy
acorde con el género considerando la afirmacion de Serret referente a que “lo femenino se
instituye como a) objeto de deseo en tanto que completud; b) objeto de temor en tanto posibilidad
de desaparicion del sujeto; pero ¢) también como objeto de desprecio en tanto que delimita lo otro
y se le puede domenar, emplear como elemento de intermediacion” (81). Entendido asi, los
alcances del género son amplios, segiin nuestra autora, los de un ordenador primario inmerso
en “todo lo que imaginamos (mitos, batallas, instituciones, comunidades politicas)” (81).
Dentro de una cultura, esto plantea normas de diferenciacion que se materializan en formas de
socializacion.

En el cuento que estudiaré, la polarizacion de los géneros sustenta el enfrentamiento de
los personajes femeninos frente a los masculinos. Ellas representan al sujeto que ellos quieren
dominar, pero como no aceptan que las priven de su capacidad de decidir, los hombres las
queman. Efecttian la vieja practica inquisitorial de incendiar a quien representa al demonio. En
ese caso, refuerzan la oposicion genérica de lo masculino contra lo femenino, pues materializan

el miedo de tener que enfrentar a aquello que si no se puede conquistar, se tiene que erradicar.

Poli 2026, 62, Junio, e30114831 DOI: 10.25100/ poligramas. v0i62.14831




CLAUDIA MARIBEL DOMINGUEZ MIRANDA

Esta necesidad de someter a las mujeres se relaciona con el tipo de cuerpo sexuado que
ocupan, el cual por siglos se ha considerado una pertenencia de los hombres.

De acuerdo con los postulados de Serret, en la dimension del género imaginario social
puede establecerse una ruptura entre las expectativas que se tienen de un cuerpo y el modo de
actuacion de la persona que lo habita. Al respecto, sostiene que en una sociedad se llama
hombres a “aquellos integrantes de una comunidad humana que act@an prioritariamente

significados de masculinidad” (82), y se llama mujer a “aquellas personas que [..] act@an

prioritariamente significados de feminidad” [(82). En este marco, existe cierto dinamismo: las
mujeres pueden actuar con significados de masculinidad. Los varones, con significados de
feminidad. Ademas, en este género imaginario existe una tercera categoria, la de los otros. Bajo
esta perspectiva, se feminiza a las personas de la diversidad sexual. Por el contrario, se
masculiniza a quienes se comportan como hombres.

Los personajes femeninos a los que me referiré deciden separarse de sus esposos. Debido
a que su decision se aleja del estereotipo de docilidad y subordinacion, los personajes
masculinos reaccionan con la actitud controladora que tiende a someter al otro a partir del uso
de la violencia fisica. Ellas entienden este codigo de poder y, por eso, deciden prenderse fuego
a si mismas hasta un punto en el que no pierden la vida. Lo hacen en un grado en el que pueden
sobrevivir y volverse una muestra andante de desafio y letalidad. Adoptar una decision tan
radical no quiere decir que se identifiquen con lo masculino, més bien transitan hacia lo otro,
hacia el limite que Serret plantea como el género en su vertiente simbolica. Una zona
significativa en la que, segin entiendo, feminizar equivale a animalizar. O sea, a marginalizar
todo aquello que se considere no humano. En este caso, las mujeres se ligan a las fuerzas
naturales que suelen ser sometidas por los hombres. En términos literarios, fundan una vision
social en la que el género se puede asociar a lo monstruoso-horroroso. Se trata de la
construccion de un entendimiento que repercute en el trato represivo que se les da a las mujeres
en la trama a partir de que empiezan a protestar.

Ahora bien, dentro de “Las cosas que perdimos en el fuego” no todos los personajes
femeninos proceden de la misma manera. La narradora principal del cuento, quien también
acttia como personaje, cuestiona la desobediencia de las mujeres y se pregunta hasta qué punto
pueden decidir sobre su propio cuerpo. Me parece que en esta disyuntiva actda el
entendimiento del género desde lo que Serret llama imaginario subjetivo, vertiente relacionada
con lo individual, que “indica el modo concreto en que la persona actta su posicion frente al
binomio masculinidad-feminidad, en tanto hombre o mujer, en principio” (89). De hecho, la

propia desobediencia colectiva de las mujeres —cuestionada por la narradora— constituye un

[ Comentado [IC2]: Yesid, referencia (19)




Del i lino al h i fe ino en “Las cosas que perdimos en el fuego”, de Mariana Enriquez

posicionamiento rebelde frente a los dictados culturales de la pasividad femenina. Sin lugar a
dudas, ellas estarian optando por un dinamismo que, desde la dimension imaginaria subjetiva,
se entiende como una zond fluida resultante de la autopercepcion femenina y de la percepcion
social patriarcal. Serret no explica ampliamente la relacion entre estas dos fuerzas; no obstante,
el sefialamiento de su existencia se aprecia en el cuento a partir de la necesidad de escapar de
lo establecido. Insisto en que el hecho se da no sélo porque los personajes femeninos no aceptan
los mandatos de género, sino porque se preguntan sobre sus propios limites a través de la

narradora principal.

Simbolos, héroes y seres miticos actualizados

En la siguiente seccion deseo explicar que el género, desde su dimension simbolica planteada a
partir de opuestos, cobra sentido en la narracion a través de los géneros literarios que la
conforman: el terror y el horror. Por lo mismo, se materializan en arquetipos de personajes
miticos concretos que sirven para representar la violencia de género. Mariana Enriquez, a
diferencia de otros autores de lo fantdstico, no se conforma con presentar situaciones
sobrenaturales para impactar a sus lectores. El haber nacido en Argentina, en 1973, y ser
periodista, ha contribuido a que escriba historias sobre violencia cuya motivacion tiene un
fuerte influjo del pasado. Tiene una concepcion y un proyecto propio para representar el terror
y el horror contemporaneos. Acerca de su concepcion de estos géneros indica que los escribe a
partir de distintas experiencias de lectura y de vida que la habitan. En primera instancia, se
refiere a mitos de seres sobrenaturales de los que, a veces, recupera arcquetipos afines a los temas
de violencia que ocupan sus reflexiones, como la violencia de género. En segunda, las noticias
acerca de los actos represivos de tortura y desaparicion de personas que se llevaban a cabo
durante la dictadura en la década de 1970. En tercera, su ejercicio periodistico la ha conducido
a incorporar en sus narraciones hechos de la vida real actual latinoamericana. Por ejemplo,
observar la violencia institucional ha ocasionado que elabore relatos en donde los seres
humanos se deshumanizan al punto de volverse verdaderamente monstruosos. De acuerdo con
ella, estas instancias reflejan ejercicios de poder y de maldad I(Enriquez, “Narrativa de...” s/p). [De

manera precisa, acerca de “Las cosas que perdimos en el fuego”, declaro:

Poli 2026, 62, Junio, e30114831 DOI: 10.25100/ poligramas. v0i62.14831

ur

[ Comentado [IC3]: Yesid, referencia (4)




CLAUDIA MARIBEL DOMINGUEZ MIRANDA

Todo ese cuento que termina siendo un poco un cuento de brujas. {No? Porque es un cuento
de mujeres quemadas, de hogueras. Un cuento de brujas contemporaneo, politico,
claramente relacionado con la violencia machista.

Yo me preguntaba como hacer un cuento de brujas hoy. [..] Me parece un cuento que
recupera el poder. Si las mujeres se quieren quemar, se queman solas. [...| A mi me gusta el
cuento de terror [...] pero trato de escribirlo a mi manera. Me parece que yo soy una lectora
obsesiva de cuento de terror, sobre todo de cuento de terror anglosajon, pero tiene una
tradicion diferente, mas copiosa. [...] Una tradicion imbricada con la mitologia propia. [...]
El cuento de terror esta produciendo una literatura muy libre y muy politica, me parece
que esta trabajando el horror social, y eso a mi me interesa mucho. (Enriquez, “Otra

trama...” /p))

Como puede apreciarse, la escritora esta interesada en actualizar el sentido del terror y
del horror. Sin embargo, no los equipara, establece una afiliacion muy especifica. Afirma: “Yo
los llamo cuentos de horror porque el terror lo asocio mas a lo fantastico y a elementos mas
sobrenaturales y creo que apenas sugiero cosas sobrenaturales” (Enriquez, “Mariana
Enriquez..” s/p). De ahi, que en este relato la narradora comience hablando de una mujer que

se subia a pedir dinero al metro y narrarles, a los pasajeros, como fue quemada por su marido:

Llevaba tres afos casada con ¢él. No tenian hijos. El [Juan Martin Pozzi] creia que ella lo
enganaba y tenia razon: estaba por abandonarlo. Para evitar eso, €l la arruino, que no fuera
de nadie mas, entonces. Mientras dormia, le echo alcohol en la cara y le acerco el
encendedor. Cuando ella no podia hablar, cuando estaba en el hospital y todos esperaban
que muriera, Pozzi dijo que se habia quemado sola, se habia derramado el alcohol en medio
de una pelea y habia querido fumar un cigarrillo todavia mojada. (Enriquez, “Las cosas..”
186)

El fragmento anterior resulta més desolador cuando se agrega que la policia no la defendio
ni siquiera por haberla visto herida e inerme en el hospital. De hecho, a partir de ese momento
se percibe una especie de solidaridad masculina que incluye al padre de ella. Nunca olvidaba
decir: “Hasta mi papa le creyo” (186). Su caso se vuelve alarmante toda vez que a ¢l se suman
otros que cumplen con los mismos moviles y respuestas de indiferencia o impunidad. A Lucila,
una mujer hermosa, joven, encantadora y talentosa también la incendio su esposo: “Igual que a

la chica del subte, le habia vaciado una botella de alcohol sobre el cuerpo —ella estaba en la

cama—y, después, habia echado un fosforo encendido sobre el cuerpo desnudo. La dejo arder

[ Comentado [IC4]: Yesid, referencia (6)

[ Comentado [IC5]: Yesid, referencia (7)




Del i lino al h i fe ino en “Las cosas que perdimos en el fuego”, de Mariana Enriquez

unos minutos y la cubrio con la colcha. Después llamo a la ambulancia. Dijo, como el marido de
la chica del subte, que habia sido ella” (188-189).

El punto culminante de ejercer esta forma de terror lo efectia un tercer personaje
masculino que, ademds de atacar a Lorena Pérez, su esposa, incineré a la hija de ambos. El
asumio una actitud mas letal y tragica que los otros feminicidas, puesto que se suicido. Con su
muerte asegur6 su impunidad y, ademads, adquiri6 cierta aura de “heroismo” sobre si mismo.
Rasgo discursivo que emite un mensaje acerca del cuerpo del dominador y las dominadas. De
acuerdo con Laura Rita Segato, la violencia feminicida esta conformada por un lenguaje que se
expresa en los cuerpos de las mujeres. Lesionar, vejar y amedrentar se vuelven partes de
constantes estrategias de guerra que significan la victoria del hombre dominador. En el cuerpo
maltratado de la mujer asesinada o dejada viva pero lastimada se inscribe su capacidad
conquistadora: “El trazo por excelencia de la soberania no es el poder de muerte sobre el

subyugado, sino su derrota psicologica y moral, y su transformacion en audiencia receptora de

la exhibicion del poder de muerte discrecional del dominador” (Segato 41). Con base en lo
anterior, me parece pertinente relacionar esta discursividad machista con el deseo de
aterrorizar. En términos literarios, es dable hablar de una configuracion de terror articulada en
la actuacion de los personajes masculinos. Insisto: la violencia feminicida es llevada al género
literario del terror tomando en cuenta que Mariana Enriquez retoma problemas sociales
actuales como referentes para inquietar a sus lectores. En este caso, los feminicidios le sirven
para representar a hombres que ejercen la violencia de una manera muy cruel. Queman vivas a
las mujeres, acto que —visto desde el ambito literario— puede tener dos lecturas de raigambre
literaria. La primera remite a la “heroicidad” de aquellos que las quemaban. En contraste, la
segunda se refiere a la mujer monstruosa capaz de aniquilar a los hombres.

Ahora bien, una literatura de terror y horror renovada también requiere nuevas
apreciaciones y términos para su analisis. Conceptos que permitan observar la violencia de
quien la ejerce y de quien la recibe. Por lo tanto, en este articulo me apoyo en las definiciones
de terror y horror de Adriana Cavarero. Ella no es una critica literaria cuya formacion provenga
del ambito teodrico de las Letras hispanicas. No obstante, relaciona los arquetipos literarios de
la violencia con nuevas formas bélicas de proceder. Asi ha llegado a reflexionar la manera en la

que el horror se impone al terror:

En el pasado, existen pocas huellas de mujeres transformadas en bombas humanas y de

torturadoras uniformadas. Esto no quita que una mujer, la temible Medusa, constituya

Poli 2026, 62, Junio, e30114831 DOI: 10.25100/ poligramas. v0i62.14831

[ Comentado [IC6]: Yesid, referencia (18)




CLAUDIA MARIBEL DOMINGUEZ MIRANDA

desde siempre el rostro mitico del horror. Y a su lado, icono de un crimen sobre el inerme

que repugna todavia mas, la infanticida Medea. |(Cavarero 18)|

En sintesis, me interesa recuperar la propuesta de esta filosofa ya que piensa la violencia
a partir de tres ejes importantes para este trabajo: 1) la tension entre el ejercicio desmedido de
los poderosos sobre los débiles, 2) el poder horrorizante de los inermes, y 3) la renovacion del
rostro mitico del horror a partir de arquetipos femeninos. Cavarero advierte que las agresiones
efectuadas sobre cuerpos inermes tienden a no ser nombradas. Existe una reaccion de mudez y
agrafia para denunciarla. Significativamente, equipara la violencia doméstica y de género con
la ejercida en las guerras. Se la explica recurriendo a la etimologia de la palabra terror. Recuerda
que viene de la raiz “*ter, indicadora del acto de ‘temblar™ (Cavarero 19). Sin embargo,
considera que esta no expresa miedo psicologico, sino la reaccion fisica que impulsa al
“movimiento mucho mas dinamico del huir” (19).

En la narracion se ve que la violencia contra las mujeres iba en aumento: Juan Martin
Pozzi quemo a la chica del subte porque no soportaba la idea de que fuera de otro; Mario Ponte,
no toleraba la simpatia televisiva que irradiaba Lucila y el esposo suicida que quemo a Lorena
Pérez ni siquiera tenfa una motivacion reconocible. Simplemente, el relato cuenta que cuando
decidi6 terminar con su vida, acabo con la de su esposa y su hija, como si le pertenecieran. En
todos, los casos los hombres pretendian ser los autores del control o descontrol ejercido en el
cuerpo de las mujeres. En especial, el ultimo, el que llega hasta el extremo de matar a su hija,
revela una intencion constante de estos personajes feminicidas: los tres pretenden aleccionar a
las mujeres mediante la violencia. Acerca de esto, M. P. Lopez indica que los perpetradores
quieren dictarles a las mujeres como proceder dentro de un sistema controlado por el poder
patriarcal: “El feminicida, muchas veces, construye una escena pedagogica: mata delante de
otros, incluso puede matarse luego. Un feminicidio es un acto de violencia que funciona como
un llamado al orden: castiga en el cuerpo de la mujer lo que sefiala como rebeldia” |(Lopez en
Olmedo 319). [Fn opinion de Olmedo, Mariana Enriquez saca a la luz el terrorismo feminicida,
el cual suele asumirse en silencio, escondido en la clandestinidad. Entonces, el terrorismo
construido en el cuento hace referencia a una amplia raigambre literaria que provoca una
reflexion sobre lo mitico y lo monstruoso, pero va mas alla de lo irreal y lo sobrenatural; mas
bien elabora una actualizacion que trasciende lo literario y se identifica con una realidad social
que motiva a la accion.

En relacion con lo anterior, Adriana Cavarero repara en un rasgo definitorio y

condicionante del terror. Para que llegue a serlo tiene que causar una reaccion colectiva de

[ Comentado [IC7]: Yesid, referencia (1)

[ Comentado [IC8]: Yesid, referencia (12)




Del i lino al h i fe ino en “Las cosas que perdimos en el fuego”, de Mariana Enriquez

pavor y degradacion hasta el punto de transformar al otro en “una maquina mortal” (Cavarero
21). No hay que soslayar los alcances que tiene esta connotacion: el otro pierde su calidad de
indefenso. Una vez que se transforma en mdquina mortal tiene la capacidad de amenazar a los
demas. Por lo tanto, esa misma sociedad que se siente amenazada, de alguna manera, justifica
el deseo de exterminar al sujeto amenazante.

En ese contexto, se vuelve muy importante analizar tanto la configuracion del personaje
dela chica del subte como su recepcion dentro de “Las cosas que perdimos en el fuego”. Primero
hay que entender que es un personaje referencial. Se le puede equiparar con el estereotipo de la

bruja y con la imagen mitica de la Gorgona:

Tenia la cara y los brazos completamente desfigurados por una quemadura extensa,
completa y profunda; [...] le quedaba un solo ojo, el otro era un hueco de piel, y la cara toda,
la cabeza, el cuello, una méascara marron recorrida por telaranas. En la nuca conservaba un

mechén de pelo largo, lo que acrecentaba el efecto mascara. [(185)|

Ademis, su apelativo derivado del espacio en el que suele aparecer remite a una
discursividad que emana de la marginalidad, la cual puede relacionarse con la identidad
degradada que decide asumir y hacer asumir a otros. Aparece un dia en el tren subterraneo,
impacta a los pasajeros por su apariencia fisica, su insistencia en denunciar a su agresor y, sobre
todo, por ser indiferente a la repugnancia de sus escuchas: “Sumétodo era audaz: subia al vagon
y saludaba a los pasajeros con un beso sino eran muchos, sila mayoria viajaba sentada. Algunos
apartaban la cara con disgusto, hasta con un grito ahogado” (185).

La reaccion de la gente es muy importante en la configuracion del personaje. Notese que
era ella y no el acto terrorista que la dejo asi lo que provocaba aversion. Respecto a este altimo
punto, Mariana Enriquez confiesa: “[el pacto] de indiferencia social es otro de los topicos que
trabajo, especialmente, en ‘Las cosas que perdimos en el fuego’, porque es uno de los topicos del
capitalismo. Si hay un horror, es el horror de la desigualdad” (Enriquez, “Narrativa..” s/p).! No
es exagerado extrapolar esa reaccion hacia la chica del subte, pues en términos de Patrice Pavis,
los personajes bien elaborados tienen un efecto de persona ’(Pavis en Rodriguez, Caracter...)‘.

Ademds, la reaccion de hostilidad que se tiene frente a quien encarna la fealdad de la desgracia

! A propésito de esto, Rita Segato sefiala que las victimas de violencia feminicida suelen provocar reacciones de
repulsion y falta de consideracion. “Un mecanismo de defensa cognitiva casi incontrolable hace, que para reducir
la disonancia entre la 16gica con que esperamos que la vida se comporte y la manera en que se comporta en realidad,
odiemos a quien encarna esa inversion, esa infraccion a la gramética de la sociabilidad” (Segato 49-50).

Poli 2026, 62, Junio, e30114831 DOI: 10.25100/ poligramas. v0i62.14831

[ Comentado [IC9]: Yesid, referencia (3)

[ Comentado [IC10]: Yesid, referencia (17)




CLAUDIA MARIBEL DOMINGUEZ MIRANDA

tiene fuertes raices en la recepcion del mito y de la historia. Desgraciadamente, tanto en la
ficcion como enlarealidad se eleva ala calidad de héroe a quien mata a las mujeres monstruosas.

Analicémoslo detenidamente. Maria de los Angeles Herrera Hernandez en el articulo “El
mito de Medusa: Historia de una seduccion” recuerda el origen de este ser mitologico. Apunta
que antes de ser convertida en monstruo, Medusa era una mujer hermosa que cautivo a
Poseidon. Atenea sintio celos de ella, la convirti6 en un ser espantoso, cuya degradacion alcanzo
su punto maximo cuando el valiente y astuto Perseo le corto la cabeza. Al respecto Herrera se
interesa en la actualidad que tiene el mito. Considera que siempre que se agrede la belleza de
una mujer las motivaciones de la violencia se repiten: “se le castiga fisica, psicologica y
socialmente, ya que después de ser considerada bella y por ello seductora se le convierte en
monstruo [...] y se le condena al destierro quitandole la oportunidad de relacionarse amorosa y
sexualmente en otra ocasion” (Herrera 123 y 124). Lo que me interesa retomar de esta
perspectiva psicologica es que aunque un mito sea un relato de tipo imaginario lo llevamos “a
la vida cotidiana y al parecer lo seguimos pasando de generacion en generacion” (Herrera 126)).

La recepcion de un relato puede tener dentro de una sociedad mayores alcances de los
que se creen. En relacion con esto, Patrocinio Schweickart indica que el canon literario es
androcéntrico y, dentro de la cultura, tiene consecuencias de simpatia hacia lo masculino y de

rechazo hacia lo femenino. Atinente a ello se refiere al caso de la ginocritica Elaine Showalter:

El primer resultado de mis lecturas fue el sentimiento de que los personajes masculinos
resultaban, por decirlo de alguna manera, mas interesantes para sus autores que los
femeninos. [...| pronto aprendi que el poder era poco femenino y que las mujeres poderosas
eran literalmente monstruosas [..| Todas unas hijas de la chingada que debian ser

eliminadas, reformadas o al menos condenadas. |(Showalter 126)|

En pleno siglo XX, el poder de la literatura androcéntrica y de la oralidad del mito
alcanzaba incluso a lectoras voraces como Showalter. Y por si la influencia de lo literario no
bastara hay un influjo historico que permea a la sociedad. La Historia, esa que se escribia con
mayuscula, de autoria masculina también juzgaba y condenaba a las mujeres. Sobre todo,
justificaba su exterminio valiéndose de un marbete: el de brujas. Esther Cohen (2023) registra
que justo en el periodo en el que mas brillo alcanz6 la racionalidad de los hombres, las tltimas
dos décadas del siglo XV, en la que destacaron Miguel Angel, Leonardo, Bellini y Signorelli fue
cuando se publico el Malleus, el tratado de brujeria mas leido. Los inquisidores sefialaban a las

brujas como enemigas de la Iglesia, desde su entendimiento, eran el equivalente del diablo. Pero

10

[ Comentado [IC11]: Yesid, referencia (10)

[ Comentado [IC12]: Yesid, referencia (13)




Del i lino al h i fe ino en “Las cosas que perdimos en el fuego”, de Mariana Enriquez

por ser mas peligrosas que el leproso o el loco, no basté con segregarlas. Forzosamente se les
hizo pasar por la hoguera. Las brujas siempre eran mujeres, la persecucion y el exterminio al
que se les sometia se desprendia de la creencia de que tenfan relaciones carnales con Satanas.
Cohen afirma “al fuego habra que apagarlo con fuego, reducir a cenizas lo que en vida encendio
mentes y genitales” (Cohen 49).

El riesgo de esta practica indiscriminada es que no habia un rasgo distintivo de una bruja.
Todas las mujeres podian serlo. Asi que el trato punitivo se ejercia a ultranza. En realidad, los
hombres depositaron en ellas “tanto sus deseos perversos como sus instintos mas sadicos. [..

Cualquier movimiento, cualquier gesto, se convierten en indicios de una practica

desacreditada, signo de una obscena infidelidad.” (Cohen 50). Todo en ellas se veia como
negativo, en especial, se creia que con la mirada seducian y robaban el alma. Sin duda, el mito
de la Gorgona alcanz6 la realidad historica.

De acuerdo con Silvia Federeci, la realidad en América, para las mujeres, no fue distinta a
la de Europa cuando llegaron los espanoles: “trajeron consigo un bagaje de ideas misoginas y

(Federeci 305). Enla

reestructuraron la economia y el poder politico en favor de los hombres”
esfera economica, solo pudieron ser sirvientas de encomenderos, sacerdotes y corregidores.
Ellos se volvieron los duefios de sus cuerpos y también de sus voces. Aqui se confirma la
observacion de Estela Serret acerca de que la opresion de las mujeres ha sido un fenémeno
transhistorico y transcultural. Cuando las mujeres no cumplian con los mandatos de género,
desde de sus vertientes simbolica y de imaginario social, es decir, desde el papel que tenian que
asumir como complemento de los hombres, generaban un sentimiento de temor que los llevaba
a eliminarlas. No las pensaban como mujeres sino como lo otro.

Las mujeres percibidas como brujas eran victimas de la paranoia de los hombres. Perdian
el poder de la palabra. Cohen sostiene que eran “una entidad hablada” no un sujeto discursivo
activo. Estaban sujetas a “la palabra del otro” a su “discurso corrompido, atravesado por voces
que [eran] las suyas” y las estigmatizaban. Y, agrega algo muy interesante, esto es: pensar que
el discurso de un grupo hegemonico despoja al otro, lo cancela. Claro, al hablar de la palabra
hablada e institucionalizada las acciones, por lesivas que sean, quedan justificadas. En todos
los tiempos, dice, ha existido el recurso del chivo expiatorio. Hay que pensar en las

particularidades de la mujer desde ese papel:

La mujer, en cambio, al cuidado del fuego aprisionado en el hogar, estaria impedida, por su
propia anatomia, a la tentacion de extinguirlo y, por lo tanto, de pagar sus instintos. Al

margen del acuerdo o desacuerdo sobre esta hipotesis anatomica, lo que resulta sugerente

Poli 2026, 62, Junio, e30114831 DOI: 10.25100/ poligramas. v0i62.14831

[ Comentado [IC13]: Yesid, referencia (2)

[ Comentado [IC14]: Yesid, referencia (9)




CLAUDIA MARIBEL DOMINGUEZ MIRANDA

no es tanto la prepotencia falica capaz de dominar su propia sexualidad a través del control
del fuego, sino la fuerza que atesora la que sabe cuidar del fuego sin tener que extinguirlo,
sin tener que renunciar a sus propios instintos. Sin saber en qué medida, esta idea subyace
a la exigencia de someter a la bruja a su propio elemento, haciéndola sucumbir en un fuego
que ella misma no supo, del origen de la cultura y desde la mirada del inquisidor, dominar.

(Cohen 104-105)

En “Las cosas que perdimos en el fuego”, los alegatos de ellas parecen estar dichos en un
idioma incomprensible, condenado a la falta de escucha. La dominacion masculina se ejerce en
el cuento gracias a una estructura institucional que la respalda: el Estado. De ahi que sea muy
importante observar el contraste que la realidad ficcional le presenta a la realidad historica. Las
mujeres nunca podian cambiar ese orden debido a que las tnicas armas que tenian para
defenderse eran las pertenecientes a las de la violencia suave: “la magia, la astucia, la mentira o la
pasividad [..] hasta el amor posesivo de los desposeidos [..] que victimiza y culpabiliza
victimizandose y ofreciendo su ilimitada entrega al sufrimiento en silencio como regalo sin
contrapartida posible o como deuda impagable” (Bourdieu 48). En el cuento, el género
femenino trasciende lo esperado desde lo simbolico y desde el imaginario social; actua desde su

dimension subjetiva y personal: fluye con la forma mas extrema de rebeldia.

Resistencia a la victimizacion, la lucha de las inermes

Las mujeres tienen dos opciones: desaparecer o enfrentarse a esa violencia. Por lo mismo, el giro
narrativo del cuento lo provoca la chica del subte después del recorrido en el que ocasiono el

enfrentamiento entre hombres y mujeres:

No le sigui6 a su partida el habitual silencio incomodo y avergonzado. Un chico, no podia
tener més de veinte afos, empezo a decir qué manipuladora, qué asquerosa, qué necesidad;
también hacia chistes. Silvina recordaba que su madre, alta y con el pelo corto y gris, todo
su aspecto de autoridad y potencia, habia cruzado el pasillo del vagon hasta donde estaba
el chico, casi sin tambalearse —aunque el vagon se sacudia como siempre—, y le habia dado
un pufietazo en la nariz, un golpe decidido y profesional que lo hizo sangrar y gritar y vieja
hija de puta qué te pasa, pero su madre no respondio, ni al chico que lloraba de dolor ni a

los pasajeros que dudaban entre insultarla o ayudar. (187)



Del i lino al h i fe ino en “Las cosas que perdimos en el fuego”, de Mariana Enriquez

El puiietazo que la madre de Silvina le dio al chico marco el inicio de una reaccion
colectiva de solidaridad de los personajes femeninos. Llama la atencion que sea la madre de
Silvina quien reacciono a la violencia machista. Es como si el relato quisiera decir que una mujer
vieja y, por ende, vulnerable resulta mas molesta al protestar. De hecho, a ella se suman otras
mujeres de la tercera edad que dicen: “basta basta de quemarnos” (190).2 A partir de ese
momento, la chica del subte dejo de estar sola. Comenzo a plantear una forma defensiva de vivir
su feminidad, la cual ademas de resistirse a soportar la violencia de los hombres, muestra que
ellos ya no podian decidir sobre sus cuerpos en ningan sentido: ni como objeto de belleza ni
como refugio de su furia. El terror que sembraron en ellas dio su fruto y las convirtio en mdquinas
mortales que disponian de su propia vida. Comenzaron a encender hogueras para quemarse a si
mismas. Su capacidad resolutiva alarmé a la policia. La expresion de su preocupacion esta dicha
de un modo irénico, pues se pone en duda que ellas sean capaces de agredirse. Las autoridades
suponian “que estaban protegiendo a sus hombres, que todavia les tenian miedo, que estaban
shockeadas y no podian decir la verdad; costé mucho concebir las hogueras” (189).

Aqui comienza la reaccion horrorista de las rebeldes. Acerca del término horror, Cavarero
apunta que tiene implicaciones opuestas a las del terror. “Etimologicamente deriva del verbo
latino horreo que, como el griego phrisso, alude a poner los pelos de punta (la piel de gallina) [...].
Esta conocida manifestacion fisica del horror va a menudo unida aquélla, como es sabido, del
congelarse” (Cavarero 23). Mientras que la violencia de los hombres pretendia controlarlas e
infundirles miedo, vergilenza y aprisionamiento a través del terror, la de ellas deseaba paralizar
y confrontar. De lo contrario, ¢como entender el interés de la chica del subte de salir a la calle a
contar su historia y repartir besos? En mi opinion, se trata de un acto de resistencia que
justamente provoca la reaccion de horrorizar: “algunos apenas dejaban que el asco les erizarala
piel de los brazos, y si ella lo notaba, en verano, cuando podia verles la piel al aire, acariciaba
con los dedos mugrientos los pelitos asustados y sonreia con su boca que era un tajo” (186). En
definitiva, la decision de no ocultarse y de acercar a la sociedad a la misma violencia cumple el
proposito de aterrarla.

Cavarero relaciona el horrorismo con lo femenino, con la cabeza de Medusa. Considera
que la repugnancia que provoca su desmembramiento representa la sobrevivencia de un ser
indomito, esa especie de indignidad dada por un monstruo que se satisface de la incapacidad
de los otros de asumir una sobrevivencia lastimosa. Sin lugar a dudas, la chica del subte

simbolicamente es el equivalente de la Gorgona. Su rostro horroroso en contraste con su cuerpo

2 Maytsculas del original.

Poli 2026, 62, Junio, e30114831 DOI: 10.25100/ poligramas. v0i62.14831




CLAUDIA MARIBEL DOMINGUEZ MIRANDA

bien proporcionado se exhibe frente alos otros sin considerarlos. Tal como acabo de mencionar,
ella es la primera que después de sobrevivir al terror masculino, desacata las normas de belleza,
las cuales comprenden cumplir con expectativas de apariencia fisica y también de
comportamiento. De acuerdo con Umberto Eco, la belleza implica:
“Bello” —al igual que “gracioso”, “bonito” o bien “sublime”, “maravilloso”, “soberbio” y
expresiones similares— es un adjetivo que utilizamos a menudo para calificar una cosa que
nos gusta. En este sentido, parece que ser bello equivale a ser bueno y, de hecho, en distintas
épocas historicas se ha establecido un estrecho vinculo entre lo Bello y lo Bueno. Pero si
juzgamos a partir de nuestra experiencia cotidiana, tendemos a considerar bueno aquello

que no solo nos gusta, sino que ademas querriamos poseer. [(Eco 8)|

En oposicion a esta postura planteada por la belleza, la reaccion del espectador ante la
fealdad femenina implica rechazo. Cuando las mujeres deciden quemarse, como senala
Cavarero, van més alld de la violencia feminicida cuya rapacidad queda satisfecha con lamuerte.
En contraste, ellas, para poder sobrevivir a ese acto, se ven obligadas a trascenderlo. En vez de
optar por la muerte, terminan con la condicion humana que las vuelve vulnerables, entonces,
ocasionan su propia desfiguracion.

La deshumanizacion premeditada de las mujeres se vuelve el imparable acontecimiento
climatico del cuento. Su resistencia a acatar los mandatos de género que comprenden la
sujecion se pierden totalmente desde que las mujeres deciden ser violentas. Se vuelven
monstruosas al desobedecer lo que el género delicado les impone. Dice Cavarero que: “Aumenta
la repugnancia y se potencia el efecto. Como si el horror, como ya sabia el mito, tuviese
necesidad de lo femenino para revelar su auténtica raiz” (p. 33). El rostro es determinante para
establecer la indocilidad de las mujeres y su cuerpo para constituir la prueba méxima de la
resistencia. Las mujeres quemadas serdn jovenes no procreativas. Después de los feminicidios
de Lorena Pérez y de su hija, la chica del subte declara: “—Si siguen asi lo hombres se van a tener
que acostumbrar. La mayoria de las mujeres van a ser como yo, si no se mueren. Estaria bueno,
{no? Una belleza nueva” (190).

Volviendo al concepto de belleza, resistirse a ella conlleva asumir una actitud indocil.
Equivale a evitar atraer fisicamente a los hombres, a complacerlos en términos de simpatia y
sexualidad. Significa, de alguna manera, declararles la guerra. He ahi que las mujeres
beligerantes ademas de encarnar los arquetipos de Medusa y la bruja, también adoptan el
arquetipo de Diana. Esther Cohen indica que esta diosa virgen tenia un caracter salvaje. He ahi

su independencia del mando masculino. Al resistirse a convocar su deseo no podian ser objeto

[ Comentado [IC15]: Yesid, referencia (8)




Del i lino al h i fe ino en “Las cosas que perdimos en el fuego”, de Mariana Enriquez

de su perversion. De nuevo, a nivel simbolico y dentro del imaginario social, Diana realiza un
acto inaceptable: “no se deja seducir, pero incurre, quiza, en esa otra forma de promiscuidad
que puede implicarse de su virginidad intransigente, o en el pecado de montar, de invertir,
probablemente y en otras palabras la ‘posicion natural de la mujer™ (Cohen 61).

Al final del cuento, éste convoca a un arquetipo mas pernicioso: el de Medea, la mujer que
es capaz de acabar con su propia prole. Cavarero nota que el horror ejercido por Medea es
prueba de la capacidad de matar que adquiere el indefenso cuando ha sido violentado
previamente. El acto de matar a la propia prole se descubre como una accion mas violenta
cuando la comete una mujer. Contraviene dos principios basicos de la maternidad: no brinda
proteccion ni prolonga la vida. Mas bien se ejerce la violencia de manera exacerbada pues suele
realizarse sobre una persona indefensa que depende de su procreador. Poco antes de que el
relato concluya, la madre de Silvina y Maria Helena antes de ser capturadas y llevadas a la
carcel, se autoproclaman brujas y manifiestan el deseo de aprovechar el cuerpo de la hija de
Silvina. La incitan a incendiarse: “Silvina solamente escucho que ellas estaban demasiado viejas,
que, no sobrevivirian a una que, a la infeccion se las llevaba en un segundo, pero Silvinita, ah,
cuando se decidira Silvinita, seria una quemada hermosa, una verdadera flor de fuego” (197).
Con esta declaracion, las mujeres subvierten los modelos de belleza, los cuales, segiin lUmberto]
Eco, no siempre responden a criterios estéticos, sino a parametros sociales y politicos.> He
hablado de la fealdad para indicar los alcances que tiene el género desde su vertiente simbolica
y de imaginario social. El proposito es demostrar que los aspectos literarios rebasan el terreno
de la representacion, lo trascienden con el fin de discutir con el terreno politico.

La actuacion rebelde de estas mujeres tiene una memoria histoérica que mira hacia el
pasado y prevé el futuro. Al cabo de un afio de haber comenzado con las hogueras, lo festejaron
con un pastel. Y, de acuerdo con la voz narrativa, empezaron a llamarse Mujeres Ardientes.
Nombrarse asi refuerza la intencion de desagradar, de quitarles poder a los que siempre lo
tenian. Por eso recuerdan: “—Las quemas las hacen los hombres, chiquita. Siempre nos
quemaron. Ahora nos quemamos nosotras. Pero no nos vamos a morir: vamos a mostrar
nuestras cicatrices” (192). Selma Roldal Linares observa que el fuego es resignificado en el

cuento. Ya no es ese fuego demoniaco que el inquisidor usa para extinguir la vida. Segn su

3 Por razones de tiempo, espacio y pertinencia tematica no me extenderé a decir que el ataque al cuerpo de las
mujeres también responde a una razén econémica. Silvia Federeci afirma que “en la sociedad capitalista, el cuerpo
es para las mujeres lo que la fabrica es para los trabajadores asalariados varones: el principal terreno de su
explotacion y resistencia, en la misma medida en que el cuerpo femenino ha sido apropiado por el Estado y los
hombres, forzado a funcionar como un medio para la reproduccion y acumulacion del trabajo. En este sentido, es
bien merecida la importancia que ha adquirido el cuerpo en todos sus aspectos —maternidad, parto y sexualidad—"
(Federeci 30). Esa sociedad capitalista no ha sido trascendida, ella cree que aun en la época del uso de las
computadoras todavia se quiere reducir a la mujer a la subordinacion derivada de la sexualidad y la reproduccion.

Poli 2026, 62, Junio, e30114831 DOI: 10.25100/ poligramas. v0i62.14831

[ Comentado [IC16]: Yesid, referencia (20)




CLAUDIA MARIBEL DOMINGUEZ MIRANDA

apreciacion, con la chica del subte se da una “formacion contrahegemonica de resistencia [que
desmonta la relacion] ‘belleza-mujer-objeto” (Roldal 18). Por tanto, las hogueras funcionan
como ritos de iniciacion en donde el dolor deja de ser una forma de dominio y aniquilacion y se
convierte en un acto ceremonial de autodeterminacion.

En lo anterior, se reconfiguran las relaciones de poder entre hombres y mujeres. Con
respecto a la violencia y el poder, Lucia Ramos e Irma Saucedo, apoyandose en Castells (1997),
definen al poder como la “relacion entre los sujetos humanos que basandose en la produccion y
la experiencia, imponen el deseo de algunos sujetos sobre los otros mediante el uso potencial o
real de la violencia, fisica o simbolica” [(Ramos y Saucedo 237), Aqui la violencia se ejerce de
manera ilimitada de parte de hombres y mujeres para gobernar los cuerpos femeninos. Estas
autoras, en concreto, se interesan en las estrategias de resistencia interpuestas para responder
a la violencia. Recuerdan el esquema prevaleciente de las relaciones de género en las que se
espera y se exige que el hombre sea un macho agresivo y violento y la mujer un ser subordinado.
Un ser sin derechos sobre su cuerpo, destinado a la reproduccion y a ser para otros. Estas ideas
se sostienen en un imperativo cultural que dicta que los hombres tienen que ser dominantes y
dominadores.

En otro orden de ideas, Ramos y Saucedo se dan cuenta de que las ciencias médicas
tampoco favorecieron la percepcion que se tenia del cuerpo de las mujeres. La perspectiva
biologica reforzo la idea de que éste estaba destinado a la reproduccion y era poco apto para
desarrollarse intelectualmente. Era muy importante, sugieren estas autoras, determinar la
capacidad funcional de un cuerpo con sus respectivas variantes masculinas o femeninas para
satisfacer el proposito concreto de controlar y regular los cuerpos.

Ahora bien, la diferenciacion genérica conduce a que la violencia de género no sea resuelta
por las partes involucradas: “se piensa como un asunto de las ‘mujeres’, en tanto ellas son
quienes la sufren de manera desproporcionada y no ‘modifican” sus comportamientos para
protegerse de la situacion. Por otro lado, también se considera que es un problema de los
‘hombres’ ya que estos, dice la sabiduria popular, tienen en su impronta biologica la agresividad
y la violencia” (Ramos y Saucedo 250). En el cuento las mujeres estan hartas de que los
hombres, les echen la culpa de la violencia. En un gesto ironia situacional, deciden asumir la
responsabilidad que siempre recae sobre ellas. Se asumen agresivas, agresoras y responsables
de lo que suceda con sus cuerpos y con los de los demas: “Por lo menos ya no hay trata de
mujeres [decia la chica del subte], porque nadie quiere a un monstruo quemado y tampoco
quieren a estas locas argentinas que un dia van y se prenden fuego —y capaz que le pegan fuego

al cliente también” (195).

[ Comentado [IC17]: Yesid, referencia (15)




Del i lino al h i fe ino en “Las cosas que perdimos en el fuego”, de Mariana Enriquez

Sin embargo, las mujeres del cuento no acttian solo en funcion de la furia, el enojo que
viven siempre va acompanado de una gran tristeza. Ese es un detalle que no hay que perder de
vista en las Mujeres Ardientes, su fuego lo encienden las lagrimas. Silvina recuerda el incendio
de una horrorista: “Cuando cayo6 el sol, la mujer elegida camino hacia el fuego. Lentamente.
Silvina penso que la chica iba a arrepentirse, porque lloraba. Habia elegido una cancion para su
ceremonia, que las demas —unas diez, pocas— cantaban. ‘Ahi va tu cuerpo al fuego, ahi va./Lo
consume pronto, lo acaba sin tocarlo.” Pero no se arrepintio” (193).

Entrar en el fuego conlleva la transformacion del cuerpo y, por ende, la transformacion
del género. Sobre esto, Ramos y Saucedo dicen que la identidad de género no es estable, esta
sujeta a una negociacion intima en la que los individuos al actuar se construyen, de-construyen
y reconstruyen en el sistema en donde se desenvuelven. Las mujeres del cuento, las que podian
incendiarse y las que no podian hacerlo por su edad querian dos cosas. Primero, afirmar que el
terrorismo no era una practica realizada solo por personas a las que por su origen étnico se
acostumbraba estigmatizar. Y segundo: protestar contra siglos de terror sostenido contra las
mujeres. Querian quemarse permanentemente, hasta que los hombres entendieran que ya no
accederian a ser sometidas. Querian reconstruir el concepto que se tenia de ellas, o sea,
construir su capacidad de decidir con libertad.

En el cuento, las mujeres solian quemarse hasta un grado que no les hiciera perder la vida,
asi empezaron a instaurar un nuevo orden. Cada vez se mostraron mas desafiantes.
Comenzaron haciendo una hoguera cada cinco meses y terminaron haciendo una por semana.

Decidieron salir a las calles a que todos vieran su desacato:

Todo era distinto desde las hogueras. Hacia apenas semanas, las primeras mujeres
sobrevivientes habian empezado a mostrase. A tomar colectivos. A comprar en el
supermercado. A tomar taxis y subterraneos, a abrir cuentas de banco y disfrutar de un
café en las veredas de los bares, con las horribles caras iluminadas por el sol de la tarde, con
los dedos, a veces sin algunas falanges, sosteniendo la taza. ¢Les darian trabajo? (Cuando

llegaria el mundo ideal de hombres y monstruas? (195-196)

Este valor de las mujeres de llevar la violencia hasta las tltimas consecuencias ha sido
muy discutido por la critica literaria. Las opiniones van desde las que consideran que las
Mujeres Ardientes usaron su cuerpo y su voz de manera rebelde hasta las que afirmaron que
comulgaron con el sistema que las convirti6 en victimas —con el agravante de que son ellas
quienes lesionaron su cuerpo. Por mi parte, me sumo a las ideas de Selma Rodal Linares quien

considera que el sentido figurado del cuento no puede tomarse en un sentido literal. Mariana

Poli 2026, 62, Junio, e30114831 DOI: 10.25100/ poligramas. v0i62.14831
17




CLAUDIA MARIBEL DOMINGUEZ MIRANDA

Enriquez no sugiere que las mujeres se violentan para que los hombres vean que su capacidad
de letalidad es mayor. Tan solo proyecta un mundo fantastico en el que el disenso estético
provoca que aparezca la voz de las personas siempre silenciadas, de los cuerpos siempre
controlados. Es decir, mediante la literatura se pretende alcanzar una “politica de reinvencion”
[(Rodal 7)| Esa politica asume a las mujeres como seres complejos emocionalmente, incapaces
de prestarse a la represion. De hecho, Mariana Enriquez confeso su resistencia a representarlas
en calidad de victimas. Afirmo: “tampoco yo tenia ninguna intencion de escribir sobre mujeres
que fuesen mujeres ‘ideales’ o victimizadas, mujeres que no tienen capacidad de hacer dafio, o

que no tienen la capacidad de locura, que no tienen la capacidad de chotez [..]. Es

profundamente machista esa vision de la mujer como una especie de angel virgen”

“Desbordes..” 325).

(Enriquez,

Entonces, la discusion no radica en determinar si la violencia de las mujeres es més justa
que la de los hombres puesto que se hace en defensa propia. De hecho, la conciencia narrativa
del cuento, todo el tiempo cuestiona la legitimidad de la violencia. No por casualidad, la
perspectiva narrativa se focaliza en la conciencia de Silvina y en el dilema constante: “si debia
traicionarlas ella misma, desbaratar la locura desde adentro. ¢Desde cuando era un derecho
quemarse viva?” (193). Por mi parte, creo que el cuento estd problematizado a través de
antagonismos; sin embargo, no es un relato maniqueo, tiene lo que Selma Roldal Linares llama
und retorica agonista. Segn ella, ésta acttia en dos sentidos: por un lado, desmonta las politicas
que niegan los conflictos y, por otro, plantea oposiciones que no necesariamente se reducen a
dos bandos. En medio de ellos sale a relucir “una permanente lucha entre multiples
‘adversarios™ (Roldal 8).

En el cuento, la reaccion agonista se da a través de contradicciones y sentimientos de
ambivalencia de algunos personajes colectivos e individuales. El sentido de confusion que
experimentan se da en un ritmo narrativo rapido. Avanza con la misma celeridad del
pensamiento. Las autoridades dudan de que las mujeres sean capaces de quemarse a si mismas.
Como no saben qué hacer optan por someterlas. Su respuesta, de acuerdo con la perspectiva de
Pierre Bourdieu [(2000), obedece a la tipica forma de operar del orden masculino, el cual
prescinde de una justificacion. Opera desde la carencia de un pensamiento y un discurso
legitimador y reacciona a partir de los mecanismos de dominacion que conoce. En definitiva,
desde la vertiente simbolica y de imaginario social de género, sugerida por Estela Serret, los
hombres representados en el cuento siempre consideran que las mujeres son seres a los que se
les tiene que someter. Por sulado, la hija de Silvina, se mantiene en la tension constante entre

detener a sus congéneres y en mantenerse a su lado para apoyarlas. Aqui es donde la retorica

[ Comentado [IC18]: Yesid, referencia (16)

[ Comentado [IC19]: Yesid, referencia (5)

[ Comentado [IC20]: Yesid, referencia (14)




Del i lino al h i fe ino en “Las cosas que perdimos en el fuego”, de Mariana Enriquez

agonista le da sentido al género como una zond fluida en la que lo femenino no acepta lo
establecido y queda en el borde de la redefinicion.

En conclusion, en “Las cosas que perdimos en el fuego” Mariana Enriquez renueva los
géneros de terror y horror valiéndose de referentes reales que les permiten a sus lectores
reflexionar acerca de la violencia feminicida. Primeramente, el terror representado por los
personajes masculinos que, desde un papel supuestamente heroico queman a mujeres que no
cumplen con la funcion de sumision esperada por lo que simbolizan y por lo que representan
desde el imaginario social. Luego, el horrorismo adoptado por las mujeres para resistir la
violencia de los hombres, las remite a encarnar el poder petrificante de la Gorgona, la resistencia
a la belleza simbolizada por Diana y la maternidad aniquilante de Medea. Las mujeres del
cuento, desde el género como categoria subjetiva, generan una resistencia a la pasividad. Esta
esta impregnada de furia y de tristeza, lo que lleva a los lectores a rechazar la violencia sea cual

sea su logica.

Referencias hibliograficas

Cavarero, Adriana, Horrorismo. Nombrando la violencia contempordnea. México: Anthropos/UAM.

2009. Impreso.

Cohen, Esther. Con el diablo en el cuerpo. Filosofos y Brujas en el Renacimiento. México: UNAM. 2023.

Impreso.

Enriquez, Mariana. “Las cosas que perdimos en el fuego”, en Las cosas que perdimos en el fuego,

Barcelona, Anagrama, 2024. Impreso.

Enriquez, Mariana. “Narrativa de terror por Mariana Enriquez Posgrado Escrituras:

Creatividad Humana y Comunicacion”. 2017. Web. 15 Oct. 2024.

Enriquez, Mariana. “Desbordes: Entrevista a Mariana Enriquez”, en Miriam Chiani (comp.).
Escrituras en voz. Conversaciones sobre literatura argentina. Universidad Nacional de la Plata.

2021.309-344. Web. Sep. 2024.

Enriquez, Mariana. “Otra trama. Mariana Enriquez, los cuentos y el terror”. 2016. Web. 1 Oct.

2024.

Poli 2026, 62, Junio, e30114831 DOI: 10.25100/ poligramas. v0i62.14831




CLAUDIA MARIBEL DOMINGUEZ MIRANDA

Enriquez, Mariana. “Mariana Enriquez en Los 7 locos”. 2016. Web. 1 Oct. 2024.
Eco, Umberto. Historia de la belleza. Barcelona: Debolsillo. 2010. Impreso.
Eco, Umberto. Historia de la fealdad. México: Lumen. 2010. Impreso

Federeci, Silvia. Calibdn y la bruja. Mujeres, cuerpo y acumulacion originaria. Madrid: Traficantes de

suenos. 2004. Impreso.

Herrera Hernandez, Maria de los Angeles. “El mito de Medusa: Historia de una seduccion”.

Alternativas en Psicologia. Revista semestral. Afio XVIIL 2015: 121-126. Web. Sept. 2024.

Lamas Martha. Conceptos clave en los estudios de género. México: Universidad Nacional Autonoma

de México. 2018. Impreso.

Olmedo Nadina. “Todos nuestros miedos: violencia de género y terror en ‘Las cosas que
perdimos en el fuego’, Mariana Enriquez”. Tesis. 20. Junio. 2022: 315-326. B.digital 20
Nov. 2024.

Patrocinio Schweickart. “Leyéndo(nos) nosotras misma: hacia una teorfa feminista de la
lectura”. Otramente: lectura y escritura feministas. México: Fondo de Cultura Econémica.

2001: 112-151.
Pierre Bourdieu. La dominacion masculina. Barcelona: Anagrama. 2000.

Ramos, Luciana e Irma Saucedo. “La agresion y la violencia de género en seres humanos”.

Agresiony violencia: cerebro, comportamiento y bioética. México: Herder. 2010: 231-269.

Rodal Linares, Selma. “La retorica agonista en ‘Las cosas que perdimos en el fuego’ de Mariana

Enriquez”. Cuadernos del CILHA. 38. Abril. 2023: 1-30. B.digital 20 Nov. 2024.

Rodriguez, Adriana Azucena, Caracter/ Cardcter. El persondje literario, México, UACM, 2022.

Impreso.
Segato, Rita. La guerra contra las mujeres. Buenos Aires: Prometeo Libros. 2021. Impreso.

Serret, Estela. “Hacia una redefinicion de las identidades de género”. Revista GénEros. 9. Agosto.

2011: 71-98. B.digital 20 Octubre. 2024.

20



